
Глава 1

КАКВО Е ПРЕДСТАВЛЯВАЛА 
ВИЗАНТИЯ?

Древногръцкият език е славата на Елада; ромей-
ският – великолепието и горестите на Византия, най-
вече горестите. Елинизмът е символизиран от ко-
лоните на Партенона; Византия, златната имперска
епоха на християнска Гърция – от величествения ку-
пол на „Св. София“.

Патрик Лий Фърмър, 
Румелия: пътешествия в Северна Гърция

Византия е съвременното име, дадено на държавата и обще-
ството, управлявани почти без прекъсване от Константинопол
(днешен Истанбул) след освещаването на града за столица през
330 г. от император Константин Велики до превземането му от
османците при управлението на младия Мехмед II Завоевателя
през 1453 г. Трудно е обаче да се разбере Византия, а още по-
трудно – да се разберат византийците. Дори безобидното на пръв
поглед твърдение в първото изречение повдига няколко въпро-
са. Например доколко значимо е било разделянето на източна-
та и западната половина на Римската империя през 395 г.? Дали
Византия е започнала своето съществуване с управлението на Кон-
стантин Велики (провъзгласен за император на 25 юли 306 г. в
Йорк), или с освещаването на Константинопол (330), или пък по-
късно, може би през VI или VII век? Какво е представлявала Ви-
зантия – общество, държава или империя? Какъв е бил географ-
ският є обхват във всеки отделен период? И преди всичко, кои
са били нейните жители, как са се самоопределяли и какво са мис-
лили за себе си? Във византийската култура като посредник се
използва гръцкият език, който е и официален за държавата. Но

15



макар заглавието на тази книга да навежда на мисълта, че визан-
тийците са били отделен народ, жителите на империята не са се
самоопределяли въз основа на езика и народността, а чрез при-
надлежността си към византийската държава и православното
християнство. Те наричали себе си „ромеи“ (римляни), или по-
някога просто „християни“. Същността на тяхната държава и ро-
лята, която православието е играело в нея, са двата основни
въпроса, които се разглеждат в тази книга. Но преди да стигнем
до тях, трябва да се спрем на някои проблеми с дефинициите и
именно те са предметът на Глава 1.

16

Фиг. 1. Глава, вероятно на Константин, намерена в Йорк
(Йоркширски музей)



Важно е да се вникне в променящата се същност на визан-
тийската държава през единайсетвековното є съществуване (за
условно начало тук приемаме основаването на Константинопол
през 330 г.). Няма държава, която би останала непроменена тол-
кова дълго и историята на Византия в известен смисъл е исто-
рията на една изключителна жизненост в условията на значими
исторически промени. Налице е истински проблем при дефини-
рането и оценяването на това подобно на Янус общество, кое-
то през своята история е гледало в различни посоки: отвъд Сре-
диземно море, на изток към днешна Турция и Близкия изток, на
запад към Сицилия и Италия, към Централна и Източна Евро-
па, както и към Балканите, а на север към Русия. В отделните
моменти от съществуването є ще са необходими и специфични
анализи, а картографирането на Византийската империя изиск-
ва серия от различни карти за всеки етап от нейната история.
Нещо повече – светът около Византия претърпява драматични
промени през този дълъг период: покорявани са територии, кои-
то после отново са изгубвани, империи и династии се издигали
и рухвали, античният свят отстъпил място на средновековния,
ислямът се превърнал в могъща сила, а през последните столе-
тия настъпва западноевропейската експанзия. Не е възможно
една-единствена дефиниция на Византия или византийците да об-
хване всичко това и донякъде целта на тази книга е да привле-
че вниманието към същинския ход на историческата промяна.

Отношението към Византия

Защо изучаваме Византия? Дори днес самата дума „Визан-
тия“ извиква в съзнанието на повечето европейци, като изклю-
чим гърците и другите източноправославни народи, представа-
та за нещо екзотично, или (може би) за бюрокрация и дори за
някаква поквара. Според Oxford English Reference Dictionary тер-
минът „византийски“ означава нещо, което е: а) изключително
сложно; б) закостеняло, или в) нещо, свързано с коварство. Един

17



антропологичен труд за царството Нупе в Нигерия, базиран на
теренно проучване от 30-те години на ХХ век, е озаглавен „Чер-
на Византия“, очевидно за да се подчертаят йерархията, соци-
алната стратиграфия и сложността.1 Когато в обикновен разго-
вор опишеш себе си като византинист, това буди неразбиране
или учудване. В западноевропейското съзнание споменаването
на Византия предизвиква главно две реакции: или за нея все още
се мисли, колкото и неуместно да е това, като за предшествени-
ца на Османската империя, свързана някак си с религиозните и
политическите проблеми на съвременните Балкани, или по ня-
какъв мистериозен начин тя се оказва изключително привлека-
телна,2 свързвана в този случай с иконите и религиозния дух, или
с възраждането на религията в посткомунистическа Европа. И
двете реакции разкриват устойчивостта на дълбоко вкоренени
стереотипи и не отдават заслуженото на Византия и византий-
ците такива, каквито в действителност са били те. Освен това има
голяма разлика във възприемането на византийците от право-
славния и неправославния свят, съответстваща на това до как-
ва степен Византия играе, или не, роля в националните истории.
Това изправя историците дори пред още по-голямо предизвика-
телство, с оглед на политическите промени, които настъпват в
края на XX век.

Защо тогава историците сякаш не са способни да погледнат
назад към многото векове съществуване на Византийската им-
перия без съзнанието за крайната є гибел? Повечето хора не мис-
лят така за гръцките полиси през античността или дори за им-
ператорския Рим. Все още представата за Византия върви
ръка за ръка с отчетливата мисъл за османското завладяване на
Константинопол през 1453 г.3 Изпълнени със съзнанието за на-
писаното от Едуард Гибън и мнозина други автори след него,
единственото нещо, което си мислим, че знаем със сигурност,
е за обречеността на византийците. В този обичаен сценарий ма-
лобройното население на Палеологовия Константинопол героич-
но и трагично се е защитавало до самия край. В много книги все
още се говори за упадъкa, настъпил по време на Палеологова-

18



та епоха от 1261 до 1453 г., и се забравя, че този последен етап
от историята на империята (чието начало било поставено със за-
връщането на императора изгнаник в Константинопол) започ-
нал с успех и именно тогава били създадени едни от най-вели-
колепните произведения на културата във византийската исто-
рия. Трудностите, които Византия изживява през XIV и XV век,
са до голяма степен резултат от драматичното развитие на све-
та около нея. Въпреки това западните критици на Византия още
твърдят по навик, че бъдещето є не е било свързано със запад-
ноевропейския тип ренесанс, водещ към епохата на Просвеще-
нието. Нейната съдба, заявяват те, била да бъде погълната от ос-
манците, предците на „болния човек на Европа“ и представите-
ли на Изтока. Ала именно византийските учени и духовници пре-
несли гръцките ръкописи и знания в Италия и направили
възможно развитието на гръцкия хуманизъм на Запад. Въпре-
ки това последните мъчителни дни на Константинопол и послед-
ната литургия в „Света София“, отслужена в навечерието на ре-
шителната атака на 29 май 1453 г., са белязали византийците с
печата на романтичното поражение в много от най-влиятелни-
те изследвания върху Византия4.

Тази книга има важната задача да покаже несъстоятелност-
та на подобни твърдения. Както споменах, затруднението в ми-
налото е било отчасти свързано с това – как и от кого е била
изучавана Византия. Не само недостъпността на голяма част от
обширната литература и богословски съчинения на византийци-
те са сериозен проблем за съвременните изследователи, но на-
учните изследвания за Византия изискват също така езикови и
други умения, които в днешно време не се срещат често. Съще-
ствува забележителна традиция във филологическите проучва-
ния и издаването на трудове в патристиката (творчеството на От-
ците на църквата), както и в по-обширното изучаване на Визан-
тия в такива европейски центрове, като Париж и Виена. Изслед-
ванията на Византия процъфтяват в съвременна Гърция и в пра-
вославния свят. Византинистиката има забележителна история
в предреволюционна Русия и (както би могло да се очаква) про-

19



тиворечива – в съветския период, чиито последици все още се
преодоляват.5 Но в Англия (макар че неколцина големи учени
като Стивън Рънсиман например превръщат Византия в поле на
своите научни дирения)6 нейната история никога не е била част
от основната учебна програма нито в училищата, нито в универ-
ситетите, нито пък ролята є в историята на Европа се е смята-
ла за нещо повече от периферна. Например в плана на петгодиш-
ната програма за изследване на промените, настъпили в римския
свят между 400 и 900 г., спонсорирана през 90-те години на ХХ
век от Европейската научна фондация, тя не заема централно мя-
сто.

Ситуацията се променя през последните няколко десетиле-
тия, най-вече под влияние на появилите се отново след 1989 г.
национални държави в Източна Европа с техния интерес към пре-
откриване на собствената им история, наред с въпросителните
около концепцията за „Европа“. В резултат на това влияние ние
сме свидетели на усилията Византия да се представи като
„световна цивилизация“ наравно с другите такива. Освен това
се забелязва осезателно нарастване броя на учените, занимава-
щи се с Византия едновременно в Британия и Северна Амери-
ка, много от които нямат класическата подготовка, характерна
за повечето византинисти в миналото7. Този факт отбелязва една
важна промяна – докато в миналото автори като Дж. Бъри в анг-
лоезичния свят и много други историци, както и Робърт Байрон
и Патрик Лий Фърмър измежду авторите на пътеписи, са наблю-
давали Византия през погледа на класика,8 то наследниците им
днес по-скоро я разглеждат като едно само по себе си средно-
вековно общество.

Кога и как се е появила Византия?

През последните трийсет години нещата се усложняват и за-
ради силно нарасналия интерес към епохата, често наричана днес
„късна античност“, простираща се приблизително от III век поне

20



до VII век.9 Цяла отделна дисциплина израсна около идеята за
късната античност като самостоятелно поле за изследване въз
основа на концепцията за единна, или най-малкото споделена,
средиземноморска култура, и за приемственост до VIII век или
дори до по-късно, както внушава използваният от някои архео-
лози термин „дългото антично хилядолетие“ за периода от IV век
пр.Хр. до VIII век сл.Хр. Изключителният успех на тази проме-
нена перспектива размива проблема за прехода от античната към
византийската епоха и поставя въпроса за момента, от който може
да се говори за съществуването на Византия. Макар че въпроси-
те за периодизацията, както и тези за прехода от античния свят към
средновековния, или византийския, са били обект на непрекъсна-
ти спорове както преди, така и след това неотдавнашно разви-
тие на нещата, те не дават възможност за окончателен отговор.
Някои биха поставили истинското начало на Византия чак през
VII век, когато по-голямата част от територията, простираща се
от Мала Азия до Египет и Северна Африка, е загубена в резул-
тат на арабското нашествие и когато градският пейзаж на
Мала Азия рязко се свил. Други традиционно свързват начало-
то на Византия със създаването на Константинопол от Констан-
тин на мястото на античния Византион. Макар това да изглеж-
да логично, то има два недостатъка – предположението, че е съще-
ствувала отделна Византийска, или Източна, империя по време,
когато Римската империя все още не е била разделена офици-
ално, и допускането, че в първия етап на своето съществуване
Константинопол е отбелязал много по-значителнa промяна, от-
колкото повечето изследователи днес са склонни да приемат.10

Трети вариант би могло да бъде управлението на Юстиниан
(527–565), което наистина изглежда основно за Едуард Гибън,
макар че неотдавнашнo археологическo проучванe може да раз-
крие един прелом в края на VI век.

Всички тези варианти притежават своите достойнства, но из-
бирането на Константиновото управление за начало има предим-
ство с приемането на символното значение, което основаване-
то на Константинопол е щяло да играе във византийското съзна-

21



ние. Това не означава разделяне на източната от западната им-
перия през този ранен период, нито пък някаква драстична про-
мяна в манталитета на жителите от изток. За разлика от повече-
то империи, Византийската не израснала в резултат от завоева-
ния. По-скоро тя еволюирала от една съществуваща политиче-
ска система, самата тя развила се от империята на Август и не-
говите наследници.11 Новите заселници в Константинопол през
IV век не били имигранти отвън: те дошли от териториите на Рим-
ската империя. Това прави проследяването на прехода от Рим-
ската към Византийска империя едновременно трудно и предиз-
викателно за историците.

„Гърци“ и „римляни“

Константиновият град (Константинопол – „градът на Кон-
стантин“) бил разположен на мястото на античния Византион,
откъдето идват термините „Византия“ и „византиец“, но жите-
лите на Източната империя смятали себе си за „римляни“. От-
тук произлязъл терминът рум, използван за Византийската им-
перия в арабски и турски извори, и румис – за гръцкото христи-
янско население под османска власт. По същия начин ромии било
използвано за обозначаване на гърците до появата на съвремен-
ната гръцка държава, когато името било заменено с „елини“
(гърци). Макар че гръцкият език бил и продължавал да бъде
езикът на византийското управление и култура, голяма част от
населението през дълги периоди от историята на империята го-
ворело други езици. Несъмнено това е било така в ранния пе-
риод, когато империята включвала Египет, Палестина, Сирия и
Месопотамия, където се говорели коптски, арамейски, сирийски,
а също и говорещото латински население в Северна Африка, Ита-
лия и Илирик. Византийският успех при изтласкването на ван-
далите от Картаген и Северна Африка през 533–534 г. до извест-
на степен допринесъл за въвеждането на гръцкия език като офи-
циален и той останал такъв до падането на Картаген в ръцете на

22



арабите през 696 г. В по-късните периоди обширни области от
Балканите попаднали под византийска власт, а територии, вла-
дени преди това от арабите, били възвърнати, в резултат на кое-
то империята включила славяни и българи в европейските си вла-
дения и мюсюлманско население на изток. „Изглежда, от VIII
век нататък варианти на славянския език са се говорили в по-го-
лямата част от Централна Европа, източно от Елба“,12 а някои
от тези региони заедно с населението си по-късно попаднали под
византийско управление. Латинският, италианският и еврейският
съществували наред с гръцкия език. Освен това настъпили и дру-
ги промени: в Комниновия период (1081–1204) името „елин“ за-
почнало да се използва като самоопределение и един герой в ро-
ман от XII век е посочен като „елин (грък) от Кипър“,13 дока-
то в последния етап от историята на Византийската империя тер-
минът „елин“ отново влязъл в употреба като резултат от съзна-
телното съживяване на византийското антично наследство.
Обратно на това, в по-ранните периоди с термина „елин“ опре-
деляли езичниците и техните идеи, и за християните той носел
отрицателно значение. Платон например е смятан за „елин“ и фи-
лософията му е осъдена от църквата, а житията на светци, осо-
бено тези от ранния период, са пълни с украсени истории за без-
силието на езичниците пред светите мъже и жени. По същия на-
чин сборниците с чудеса съдържат случки, показващи триумфа
на християнското лечителство над „елинската“ медицина. Кога-
то през VI век император Юстиниан събрал и кодифицирал пра-
вото, това било римското право на латински език, което екипът
му от юристи предоставил на латинскоговорещия Запад и кое-
то залегнало в основата на редица европейски законници.14 Юсти-
ниановият кодекс също така останал основа на правото във Ви-
зантия, макар че след тази широкомащабна задача по кодифи-
цирането, завършена само за няколко години в началото на управ-
лението му, Юстиниан започнал да издава някои от новите си
закони (новели) на гръцки. През VI век в Константинопол има-
ло хора, които говорели латински, между тях бил самият импе-
ратор, а също епископи от Северна Африка и заточеници от вой-

23



ната в Италия, сред които бил Касиодор, квестор и преториан-
ски префект при остготските крале в Италия и автор на Сбор-
ник (лат. Variae) – колекция от официални документи, на Хро-
ника (лат. Chronica), на История на готите (лат. Historia Goth-
ica) и на по-късните Институции (лат. Institutiones), написани
за неговия манастир във Виварий, Италия. Гръцкият обаче бил
използван векове наред вече като официален език в Източната
империя, извън сферата на юриспруденцията и армията. Бъде-
щият папа Григорий Велики бил един от говорещите латински
в Константинопол през 580 г., но от края на VI век употребата
на латинския намаляло до такава степен, че малцина били запо-
знати с него, а и доста по-късно липсвало желание за овладява-
нето му или пък за четене на латински текстове. Съчиненията
на Августин, толкова значими за средновековния Запад, оста-
нали непрочетени във Византия. 

Все пак във Византия въпросът с гръцкия език не стои ед-
нозначно. Още в ранния период зейва пропаст между писмения
език, претендиращ за висок стил, и говоримия. Онези, които има-
ли литературни претенции, възприели тържествения, реторичен
стил, използващ антична лексика, която отдавна била отпадна-
ла от говоримия език и от езика на съчиненията с по-практиче-
ска насоченост и не толкова амбициозен характер.15 Чак до ХIV
век писателите се стремели към език и стил, доближаващи се
възможно най-много до класическите модели. Така имитиране-
то – мимезис, основната цел на византийската реторика, било
смятано обикновено за отличителния белег и дори за същност-
та на византийското културно изразяване.16 Използването на този
висок стил и език е една от най-характерните черти на византий-
ската литература и допринася повече от всичко друго за усеща-
нето на превзетост и еднообразие в нея. Всъщност това не е мно-
го по-различно от съществуващото днес разделение в гръцкия
език между катаревуса („чист“) и димотики (народен). Поне
в езиково отношение Византия е мултикултурна държава и ак-
центирайки на езика, вместо на народността като културен сим-
вол, тя следва римския модел на толерантност. Модерната на-

24



ционална държава остава в бъдещето и расовите предраз-
съдъци като такива не са характерни за византийската култура.17

Има премного византийски предразсъдъци, но те са в друга по-
сока.18

Кои са били „византийците“?

Византийците не са били „народ“ в етническия смисъл. В Мала
Азия например населението е било изцяло смесено в продълже-
ние на столетия.19 Не е представлявало етническа характеристи-
ка и образованието на класически гръцки език, нещо нормално за
християните и езичниците, когато Константинопол бил основан,
и което продължило да бъде отличителен белег на византийска-
та култура.20 В този смисъл във Византия пътят към успеха бил
открит за всеки, който разполагал със средства за образование,
на първо място, и с необходимите връзки. Това било наследство
от Римската империя, включваща Мала Азия и останалите тери-
тории, които щели да бъдат управлявани от Константинопол. От
началото на III век в империята вече не съществувала никаква офи-
циална разлика между гражданите и негражданите, които състав-
лявали населението на завладените или асимилираните провин-
ции. От значение били не народността или местният произход, а
споделените култура, връзки и положение. В източната част на
империята съществувало наследство от по-ранните завоевания и
по-ранните режими – тези на Александър Македонски и държа-
вите наследнички, създадени след неговата смърт, чието продължи-
телно влияние щяло да разпространи урбанистичната култура и
гръцкия език на изток. Ето защо Византия възниква не на осно-
вата на етническо групиране или в регион, обитаван от население
с определен етнически произход, а развива собствени характери-
стики в съответствие на столетията по-ранна история и заселва-
ния. Във връзка с това една от особеностите е включването на всич-
ки онези, които желаели да възприемат нейните норми, в това чис-
ло използването на гръцкия като език на културата.

25



Започвайки така, Византия преживяла изумителни периоди
на териториално разширение и свиване по време на своето съще-
ствуване. Трактатът на Константин VII Багренородни от X век
за управлението на империята ярко подчертава обхвата на сла-
вянското заселване и етническата промяна на Балканите през ран-
носредновековния период, като Византия съдейства за това сме-
сване от самото начало чрез преселване на население, поняко-
га поради стратегически причини, но по-често за да реши демо-
графски и свързани със защитата проблеми. Така император
Юстиниан II (685–695, 705–711 г.) заселва славяни в Мала Азия
и прехвърля от изток население на Балканите. Когато броят на
жителите на Константинопол намалява застрашително през VIII
век, Константин V (741–775) докарва хора отвън, а също така
прехвърля население от изток в Тракия. Никифор I (802–811) пре-
селва войници и техните семейства от Мала Азия в Тракия и за-
селва Пелопонес с хора от темите Армениакон, Тракезион и от
земите на карависийците, а Василий I (867–886) преселва побе-
дените павликяни от Мала Азия на Балканите. Разместването на
населението и доброволните или насилствени преселвания на хора
се засилват в резултат от военните походи на изток през X и XI
век, наред с промените в политическата и религиозната власт.
Както християнските, така и мюсюлманските жители бягат от на-
стъпващите армии. Някои обаче са депортирани – сред тях са
мюсюлмани от градове като Адана, Мопсуестия в Киликия, Ан-
тиохия и Емеса (Хомс в Сирия), преместени във византийска те-
ритория, а немюсюлманите – в ненаселени земи. Залавянето на
огромен брой пленници можело да доведе до превръщането им
в роби и до тяхната продажба или откупуване, или депортира-
не, като покръстването било един възможен допълнителен ре-
зултат от промените, настъпили с военните завоевания. Още по-
късно за морейските деспоти от XIV и XV век било удобно да
се възползват от албанските преселници в Гърция и да ги засе-
лят в Пелопонес.21 Следователно движението на населението на
Балканите през XIX век и „етническото прочистване“ от по-ново
време имат прецеденти в историята на Византийската империя,

26



макар с други мотиви и размери, като тези размествания са били
важни за продължаването на асимилационните характеристики,
които Византия наследява от своите римски корени.

Ние разглеждаме Византия като империя, защото тя има им-
ператор (василевс), а твърде често и повече от един, и защото
през по-голямата част от историята си е управлявала различни
народи и територии, придобити в резултат на завоевания.
Въпреки това степента, в която Византия е била териториална
държава, или е била възприемана като такава от самите визан-
тийци, далеч не е толкова ясна. Няма достигнали до нас визан-
тийски карти. Картината на света, представена в т.нар. „Христи-
янска топография“ от познатия като Козма Индикоплевст писа-
тел от VI век, се основава на библейската космология и пред-
назначението є е да покаже превъзходството на Библията над
Птолемеевата География. Последната продължила да се изуча-
ва, поне в по-късните периоди, но повечето от византийските за-
воевателни войни и дори отбранителните, вероятно, подобно на
римските, са били водени без изготвянето на подробни карти и
на базата на местни водачи. Съвременните карти на Византий-
ската империя в различните є етапи рискуват да наложат опре-
делена яснота, която тогавашните хора не са изпитвали или
възприемали и това особено важи за очертаването на „граници-
те“ в тези карти.22 Самото военно изкуство е било силно раз-
вито във Византия и множество военни трактати са достигнали
до нас.23 В периода от Константин до Юстиниан границите в ня-
кои части на империята са били отбелязани с крепости, като и
Анастасий (491–518), и Юстиниан (527–565) отделили много
средства и енергия да ги ремонтират и възстановят. Прокопие-
вото съчинение За строежите, вероятно написано през 554 г.,
е панегирично описание на Юстиниановата строителна дейност,
фокусирано главно върху военните съоръжения и църквите, и
макар като панегирик да е тенденциозно в самата си същност,
понякога може да се използва предпазливо като наръчник за ре-
ални обекти. Юстиниановото дело по подсигуряването на Ко-
ринтския провлак в Гърция обаче не спира хуните през 559 г.,

27



а славяните проникват в Гърция и по островите през VI век и
нападат Солун в началото на VII век. Тяхното присъствие на Бал-
каните през този период е несъмнено, макар че често е трудно
да се проследи.

Източната граница и особено военните цели на късноримски-
те императори сравнително скоро станаха тема на дискусия. Из-
глежда сигурно, че броят на войниците в пограничните крепости
намалява през VI век и че е предприето оттегляне от някои те-
ритории по границата.24 За защитата на този регион Юстиниан
разчитал много на сарацинските (арабските) съюзнически вой-
ски. Не става въпрос за фортификационна линия дори в области-
те, където имало легионерски крепости, като Strata Diocletiana
от Североизточна Арабия и Дамаск до Палмира и Ефрат бил во-
енен път, а не укрепителна линия. „Границите“ през ранновизан-
тийския период се различавали съществено от затворените и охра-
нявани съвременни граници, а през по-късните византийски пе-

28

Фиг. 2. Част от стените на Дирахий (Дурас, Албания), родно
място на император Анастасий (491–518)



риоди понятието за граница било дори по-неопределено. Освен
това съществувала и висока степен на регионално разнообразие.
Трябва да мислим по-скоро за обширни гранични райони, кои-
то са били повече зони на контакт, отколкото на разделяне: не е
имало постоянна армия, разположена по протежение на фикси-
рани граници. Това просмукване е било най-ясно изразено в Мала
Азия и на изток, където в продължение на векове християните
и мюсюлманите се борели за надмощие и общували. Тези погра-
нични земи формират средата, макар и отдалечена, на романа за
Дигенис Акрит, чийто баща бил арабски емир, а майка му – дъще-
ря на византийския стратег в Кападокия.25

Дори в най-добрите съвременни карти на Византийската им-
перия очертаните граници не бива да водят до заключението, че
когато е предприемано завоевание или отвоюване, веднага е раз-
полаган държавен апарат върху цялата територия. Византийска-
та империя е имала интерес най-вече в събирането на постъпле-
ния, като налагането на закона е било крайно непоследовател-
но. Защитата се свеждала главно до използването на военна сила
за отблъскване или на дипломация за споразумения с агресив-
ни съседи или потенциални нашественици. Дипломацията била
много важна във византийските външни отношения и византий-
ците предпочитали да мислят за себе си като за стоящи начело
на едно семейство от народи, идея, която кара Димитри Оболен-
ски да използва термина „общност“ за византийската система.26

Може би днес е необходимо да се преразгледа тази твърде бла-
гоприятна картина, тъй като византийците безспорно са били
склонни и към агресия. Въпреки това търговията и религията раз-
пространяват византийското влияние чак до Китай и в опреде-
лени периоди византийската сфера на влияние се разпростира
достатъчно надалеч във всички посоки, така че да направи ви-
зантийския термин ойкумене (или „населената част на Земята“)
да звучи убедително.

Империята била обединена от силна идеология, базирана в
двореца и в столицата Константинопол. Тази идеология се въртя-
ла около две оси: императорската власт и православната рели-

29



гия. Всяка от тях била гъвкава, а отношенията помежду им не
били фиксирани. Империята се определяла също от способност-
та на държавата да събира данъци и да управлява военната и прав-
ната система. В това отношение Византия била (и останала) цент-
рализирана държава, поне до 1204 г., макар че физическите пре-
дели на властта є варирали значително в различните периоди.

Промяна и византийска идентичност

Официално, a и в съзнанието на нейния елит, Византийска-
та империя остава център на цивилизования свят, закрилян от
Бога. Това убеждение е толкова силно, че през VII век, когато
империята е застрашена, и дори след като източните є провин-
ции попадат под властта на Омаядите, могъщата идея за универ-
салната Богохранима империя продължава да се поддържа от жи-
телите в провинциите, които вече са станали поданици на хали-
фа.27 Наръчникът от X век на Константин VII За управление-
то на империята предлага в помощ на сина му описание на всич-
ки народи (етни), с които Византия, наричана от него „империя-
та на ромеите“, може да има отношения. През Палеологовата епо-
ха ойкуменическата идея вече не била правдоподобна (макар че
все още е изразявана), като византийската външна политика раз-
чита през всички периоди на подробно разработена дипломация,
която по всяка вероятност водела до отстъпки и имала за цел оси-
гуряването на облаги. Дори при това положение обаче тя се ос-
новава на дълга традиция и както отбелязва Никола Икономи-
дис, е удивително успешна.28 През Комниновия период, след XI
век, византийците са известни и с друг тип съюзи, като династиче-
ските бракове например, въпреки твърдението на Константин VII,
че тази практика е забранена от Константин I.29 Византийците
отново демонстрират гъвкавост пред лицето на променящите се
условия.

30


